# Ein Parivra des Gautama Buddha

Autor(en): **Hummel, Siegbert** 

Objekttyp: Article

Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen

Asiengesellschaft = Études asiatiques : revue de la Société

**Suisse-Asie** 

Band (Jahr): 17 (1964)

Heft 1-2

PDF erstellt am: **02.06.2024** 

Persistenter Link: https://doi.org/10.5169/seals-145941

#### Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften. Sie besitzt keine Urheberrechte an den Inhalten der Zeitschriften. Die Rechte liegen in der Regel bei den Herausgebern. Die auf der Plattform e-periodica veröffentlichten Dokumente stehen für nicht-kommerzielle Zwecke in Lehre und Forschung sowie für die private Nutzung frei zur Verfügung. Einzelne Dateien oder Ausdrucke aus diesem Angebot können zusammen mit diesen Nutzungsbedingungen und den korrekten Herkunftsbezeichnungen weitergegeben werden.

Das Veröffentlichen von Bildern in Print- und Online-Publikationen ist nur mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Die systematische Speicherung von Teilen des elektronischen Angebots auf anderen Servern bedarf ebenfalls des schriftlichen Einverständnisses der Rechteinhaber.

#### Haftungsausschluss

Alle Angaben erfolgen ohne Gewähr für Vollständigkeit oder Richtigkeit. Es wird keine Haftung übernommen für Schäden durch die Verwendung von Informationen aus diesem Online-Angebot oder durch das Fehlen von Informationen. Dies gilt auch für Inhalte Dritter, die über dieses Angebot zugänglich sind.

Ein Dienst der *ETH-Bibliothek* ETH Zürich, Rämistrasse 101, 8092 Zürich, Schweiz, www.library.ethz.ch

## EIN PARIVĀRA DES GAUTAMA BUDDHA

### SIEGBERT HUMMEL, PLOHN

Die Sammlung für Völkerkunde der Universität Zürich besitzt ein etwas ungewöhnliches lamaistisches Gemälde (Leinwand, 160×102 cm, Kat.-Nr. 7291), das mir zurzeit nur als Photo zugänglich ist, dessen freundliche Überlassung ich Herrn Prof. Dr. Alfred Steinmann verdanke<sup>1</sup>.

In der oberen Bildhälfte zeigt das Bild Gautama Buddha mit einem huldigenden Gefolge (skr.: Parivāra, tib.: 'Khor) aus dem hinduistischen Pantheon. Der Buddha, ganz rechts auf der Malerei, wird von einem Ehrenschirm überschattet. Seine rechte Hand ist in der segenspendenden Varadamudrā, die linke in der furchtlosen Abhayamudrā gehalten. Den Ehrenschirm (tib.: gDugs) hält Indra (tib.: rGya-byin), der in dieser Form gern in der Umgebung Buddhas auftritt, wie man Bildern entnehmen kann, die das Leben des Gautama schildern2. Im übrigen ist Indra im lamaistischen Pantheon, das ihn aufgenommen hat, von untergeordneter Bedeutung. Links von Buddha, an seiner rechten Seite, erkennt man den tanzenden Shiva (tib.: Zhi-ba) mit Schädeltrommel (tib. und skr.: Damaru), Rosenkranz (skr.: Mālā, tib.: 'Phreng-ba) und Dreizack (skr.: Trishūla, tib.: Kha-tvang-rtse-gsum). In dieser Form ist Shiva später das Vorbild des buddhistischen Gar-gyi-dbang-phyug (skr.: Narteshvara) geworden, wie Shiva überhaupt in vielen lamaistischen Gottheiten mehr oder weniger verborgen gegenwärtig ist. Der Reihe nach erkenne ich den blauen Vishnu (tib.: Khyab-'jug) mit Wurfscheibe, Lotus, Keule und Schneckenhorn, den goldgelben Brahmā (tib.: Tshangs-pa) mit dem Rosenkranz und den Büchern der Veden,

<sup>1.</sup> Das Gemälde wurde von Herrn Dr. Martin Hürlimann (Zürich) auf seiner Indienreise 1926/27 erworben und der Sammlung für Völkerkunde der Universität Zürich als Geschenk überwiesen; s. Abbildung nach Seite 24. Die Inschrift in nepälesischer Rañja-Schrift besteht aus mystischen Silben (dhāraṇī). Red.

<sup>2.</sup> Vgl. A. K. Gordon, The Iconography of Tibetan Lamaism, 2. Aufl. Rutland, Vermont und Tokyo 1959: The Narthang Series of Thirty-one Thang-kas, Nr. 8.

den dunkelgelben Kubera (tib.: rNam-thos-sras), der als Reichtumsgott einen Juwelensack trägt, den roten Hayagrīva (tib.: rTa-mgrin) mit einem Schwert, Tigerschurz und Schädelkrone und den bräunlich-grauen Totengott Yama (tib.: gShin-rje) mit der Totenkopfkeule und seiner Fangschlinge. Während Vishnu und Brahmā wie Indra im lamaistischen Pantheon einen untergeordneten Rang einnehmen, haben Hayagrīva, Kubera und Yama ihre Bedeutung behalten. Dem Totengott reiht sich ein Heer gabenbringender niederer Gottheiten und musizierender dämonischer Zwitterwesen an. Die Schlange zu Füßen des Buddha deutet nach Lokesh Chandra (briefl. Mitt. v. 20. Juli 1963) auf den Nāgaloka, den Ort der schlangengestalteten Nāgas (tib.: Klu), denen der Buddha nach der Legende das große Sūtrawerk Prajñāpāramitā von der transzendenten, vollkommenen Erkenntnis anvertraute, bis es fünfhundert Jahre später durch Nāgārjuna von den Nāgas zurückerlangt wurde (vgl. Rgyan-Drug Mchog-Gnyis, Namgyal Institute, Gangtok 1962, S. 13).

Im unteren Teile des Bildes ist die Fülle der durch Buddha den Lebewesen eröffneten Segnungen dargestellt. Man erkennt in der linken Hälfte die Sieben Kostbarkeiten (tib.: Rin-chen-sna-bdun, skr.: Shaptaratnāni), die auch als ehedem hinduistische königliche Schätze verstanden werden. Diese Kostbarkeiten sind:

das achtspeichige Rad des Gesetzes (tib.: 'Khor-lo, skr.: Cakra), ursprünglich auf das Sonnenrad zurückgehend;

das Wunschjuwel (tib.: Nor-bu, skr.: Cintāmani);

das Kleinod des vorbildlichen Weibes (tib.: bTsun-mo, skr.: Strī);

das Juwel des zuverlässigen Ministers (tib.: Blon-po, skr.: Mantrin);

das Elefantenjuwel (tib.: Glang-po, skr.: Hastin). Der Elefant ist ursprünglich Indras Reittier, wurde dann aber zum Symbol buddhistischer Souveränität und des Sieges über die Feinde des Glaubens, aber auch zum Träger der gesamten buddhistischen Literatur und der darin enthaltenen Weisheit;

das erhabene Roß (tib.: rTa-mchog, skr.: Ashva) mit dem dreigeteilten Kleinod als Sinnbild der buddhistischen Trinität aus Buddha, Lehre und Gemeinde. Dieses Roß findet sich auch als sogenanntes Windpferd (tib.: rLung-rta) auf den lamaistischen Gebetswimpeln; der siegreiche General (tib.: dMag-spon, skr.: Senāpati).

Die rechte Hälfte nimmt die interessante, über weite Teile Eurasiens verbreitete und nicht aus dem indischen Buddhismus stammende Gestalt des Weißen Alten (tib.: rGan [sGam]-po-dkar-po beziehungsweise Mi-thse-ring = Der Langlebige) ein. Sie ist von verschiedenen Tieren des langen Lebens umgeben, von einem Hirsch mit seiner Hirschkuh und einem Kranichpärchen<sup>3</sup>.

In der unteren Bildmitte ruht das mystische Diagramm der Zehn-Kräftigen (tib.: rNam-bcu-dbang-ldan) auf einer Lotusblüte. Das ist ein Symbol für den Organismus der psychisch-physischen Ganzheit des Mikro-Makrokosmos<sup>4</sup>, das seine Parallelen auch in der Kosmologie der Balinesen hat<sup>5</sup>. Rechts von diesem Diagramm erwächst aus einem Lotus in einem See der im Lamaismus seltenere sogenannte Lotusstab (tib.: Pad-mkhar). Dieser ist das Zeichen für die mystische Gegenwart des Mañjushrī (tib.: 'Jam-dpal), des Hüters der transzendenten Weisheit, die allen Unglauben zerstört und durch das Schwert in der Hand dieser Gottheit dargestellt wird. Mitunter stehen auf lamaistischen Bildern die bloßen Attribute für ihren Träger<sup>6</sup>. Von den Rotmützen, den nicht-

- 3. S. Hummel, Der Weiße Alte (in: Sinologica, VI, 3). Wenn der Weiße Alte in den 'Chams genannten Tänzen in Yung-Ning eine besondere Rolle spielte, so dürfte das auch aus der Nachbarschaft der Na-khi verständlich sein, bei denen der Weiße Alte sehr beliebt ist.
- 4. Ausführlich in W. Filchner, Kumbum Dschamba Ling, Leipzig 1933, S. 160f. Vor allem in P. Cyrill v. K. Krasinski, Die tibetische Medizinphilosophie, Zürich 1953, S. 337ff.
- 5. Hierzu S. Hummel, Die Lamapagode als psychologisches Diagramm (in: Psyche, 1952, 10, S. 630 f. mit Fig. 4). Zu den buddhistischen Resten im heute hinduistischen Bali vgl. H. v. Glasenapp, Der Buddhismus, Berlin-Zürich 1936, S. 128. Über die Auswanderung von Buddhisten aus Gebieten westlich und südwestlich von Kāshmīr nach Java im 7. Jh. und zur Verwandtschaft zwischen dem Lamaismus und dem Vajrayāna in Indonesien vgl. S. Hummel, Ikonographische Notizen zum Lamaismus (in: Jahrbuch des Museums f. Völkerkunde zu Leipzig, Bd. XIII, S. 72).
- 6. Zum Lotusstab S. Hummel, Lamaistische Studien, Leipzig 1950, Kap. IV. Id., Geschichte der tibetischen Kunst, Leipzig 1953, Tafel 24. Zu den Attributen des Mañjushrī als dessen Repräsentanten vgl. A. Getty, The Gods of Northern Buddhism, 2. Aufl. Oxford 1928, Tafel LV. Vgl. noch S. Hummel, Ikonographische Notizen, l.c., S. 70.

reformierten Schulen des Lamaismus, wird das Schwert auf dem Lotus, der aus einem See erblüht, als mKhan-slob-chos-gsum gedeutet. Dabei entspricht mKhan (= Gelehrter) unter Bezugnahme auf den See dem indischen Missionar Shāntirakshita, der unter dem tibetischen König Khri-srong-lde-btsan (755–797) in Tibet gewirkt hat. Slob wird unter Bezug auf den Lotus mit dem lotusgeborenen Padmasambhava, dem Mitarbeiter des Shāntirakshita und hauptsächlichsten Begründer des Lamaismus, gleichgestellt (Slob-dpon = Meister), während Chos (= Chosrgyal = Gesetzeskönig, skr.: Dharmarāja) auf das Schwert und auf den König selbst weist, an dessen Hof die beiden Missionare arbeiteten. Khri-srong-lde-btsan gilt als Inkarnation des Mañjushrī<sup>7</sup>.

Über allen diesen symbolischen Darstellungen schweben in der unteren Bildhälfte die bekannten Acht-glückhaften-Embleme (tib.: bKrashis-rtags-brgyad), deren Reihenfolge im Lamaismus ganz verschieden ist<sup>8</sup>. Diese Zeichen sollen sich auch an den Fußsohlen des Gautama Buddha gefunden haben und werden oft auf steinernen Nachbildungen seiner Fußspuren dargestellt<sup>9</sup>. Wie die Rin-chen-sna-bdun sieht man sie plastisch, meist aus Bronze oder Silber, auf lamaistischen Altären oder unter den Schmuckmotiven des Kultgerätes<sup>10</sup>. Sie wurden aber auch als Gottheiten personifiziert, die diese Embleme in den Händen halten<sup>11</sup>. Die Acht-glückhaften-Zeichen bestehen aus dem

Rad des Gesetzes, wie es bereits unter den Sieben-Kostbarkeiten vorkam, dem

- 7. Vgl. auch T. Schmid, Saviours of Mankind, Stockholm 1961, S. 10 u. 20. In S. Hummel, Geschichte der tibetischen Kunst, Leipzig 1953, Abb. 24, zeigt eine tibetische Kultschüssel aus dem 13./14. Jh. das mKan-slob-chos-gsum genannte Zeichen mit dem Schwert, genannt Lotusstab (tib.: Pad-mkhar).
- 8. Hierzu F. Hitchman, Buddhist Symbols on Chinese Ceramics (in: Oriental Art, NS, Vol. VIII, 1).
- 9. P. Wirz, Buddhas Füße u. Fußabdrücke (in: Jahrb. des Bernischen Hist. Mus., XXVII. S. Hummel, Magische Hände und Füße (in: Artibus Asiae, XVII).
- 10. S. Hummel, Geschichte d. tibetischen Kunst, Tafel 116; dort auch Amulettbüchse mit rNam-beu-dbang-ldan.
  - 11. Bibliotheca Buddhica, St. Petersburg 1903, Vol. V, Nr. 292-299.

Weißen Schneckenhorn (tib.: Dung-dkar, skr.: Shankha) als Symbol des göttlichen Wortes, dem

Weisen Ehrenschirm (tib.: gDugs-dkar, skr.: Chattra), dem

Siegesbanner (tib.: rGyal-mtshan, skr.: Dhvajā), den

Goldenen Fischen (tib.: gSer-nya, skr.: Matsya), ein Hinweis auf Fruchtbarkeit und selige Freiheit, dem

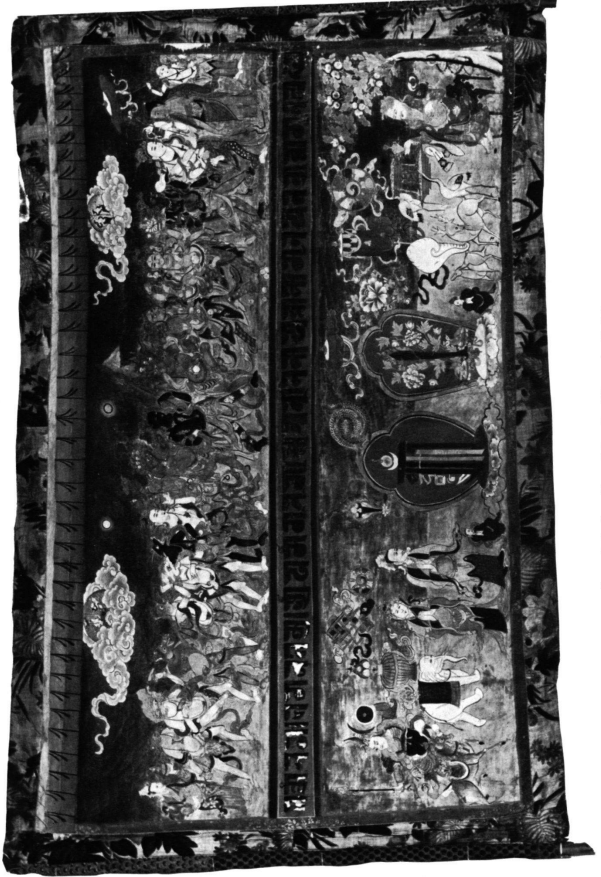
Unendlichen Knoten (tib.: dPal-be'u, skr.: Nandyāvarta) als Symbol unendlichen Glückes endloser Hingabe, dem

Lotus (tib. und skr.: Padma) als Zeichen der Reinheit, und der

Ambrosiavase (tib.: Bum-pa, skr.: Kalāsha), dem unerschöpflichen Gefäß aller Kostbarkeiten überhaupt.

Interessant an der Zürcher Darstellung ist vor allem der obere Teil durch die Auflösung der meist in ikonographischer Strenge und in den vorgeschriebenen Posituren (skr.: Āsana) verweilenden Gestalten in ein schreitendes, tanzendes und dabei auch wildbewegtes Gefolge je nach dem Temperament der betreffenden Gottheit, wogegen sich die gelassene Souveränität des Buddha auffallend abhebt, was zweifellos die Absicht des Malers gewesen ist. Der Götterhimmel mitsamt dem Weltenherrn Brahmā erhält in der Huldigung dienenden Charakter, obwohl der Buddha nicht räumlich den Mittelpunkt der Malerei einnimmt. Durch seinen an den Rand des Bildes verlegten Ort wird die Bewegung im Zuge der Gestalten noch hervorgehoben. Trotz der ikonographischen Gebundenheit in den vorgeschriebenen Attributen der verschiedenen Händepaare läßt das Bild im Rhythmus und in der Geschlossenheit seiner Komposition große Freiheiten in der künstlerischen Gestaltung erkennen, die es unter die guten Werke lamaistischer Kunst des 18. Jahrhunderts ordnet.

Das in der unteren Bildhälfte anwesende Zeichen mKhan-slob-chosgsum läßt vermuten, daß die Malerei aus dem Besitze einer nicht-reformierten Schule des Lamaismus stammt.



Lamaistisches Gemälde: Buddha mit Gefolge