| Objekttyp:   | Issue                                                                                                                          |
|--------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Zeitschrift: | Die Glocken von Mariastein : Monatsblätter für Marienverehrung<br>und zur Förderung der Wallfahrt zu unserer lb. Frau im Stein |
| Band (Jahr): | 7 (1929)                                                                                                                       |
| Heft 5       |                                                                                                                                |
| PDF erstellt | am: <b>01.09.2024</b>                                                                                                          |

#### Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften. Sie besitzt keine Urheberrechte an den Inhalten der Zeitschriften. Die Rechte liegen in der Regel bei den Herausgebern. Die auf der Plattform e-periodica veröffentlichten Dokumente stehen für nicht-kommerzielle Zwecke in Lehre und Forschung sowie für die private Nutzung frei zur Verfügung. Einzelne Dateien oder Ausdrucke aus diesem Angebot können zusammen mit diesen Nutzungsbedingungen und den korrekten Herkunftsbezeichnungen weitergegeben werden.

Das Veröffentlichen von Bildern in Print- und Online-Publikationen ist nur mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Die systematische Speicherung von Teilen des elektronischen Angebots auf anderen Servern bedarf ebenfalls des schriftlichen Einverständnisses der Rechteinhaber.

#### Haftungsausschluss

Alle Angaben erfolgen ohne Gewähr für Vollständigkeit oder Richtigkeit. Es wird keine Haftung übernommen für Schäden durch die Verwendung von Informationen aus diesem Online-Angebot oder durch das Fehlen von Informationen. Dies gilt auch für Inhalte Dritter, die über dieses Angebot zugänglich sind.

Ein Dienst der *ETH-Bibliothek* ETH Zürich, Rämistrasse 101, 8092 Zürich, Schweiz, www.library.ethz.ch



Monatsblätter für Marien-Verehrung und zur Förderung der Wallfahrt zu unserer Ib. Frau im Stein. — Speziell gesegnet vom Hl. Vater Pius XI. am 24. Mai 1923 und 30. März 1928.

Herausgegeben vom Wallfahrtsverein zu Mariastein. Abonnement jährlich Fr. 2.50. Einzahlungen auf Postcheckfonto V 6673.

Mr. 5

Mariastein, November 1929

7. Jahrgang

## Gottesdienst-Ordnung

- 24. Nov.: 27. Sonntag nach Pfingsten und letzter Sonntag des Kirchenjahres. H. Messen um 6, 6.30, 7 und 8 Uhr. 9.30 Uhr: Amt und Predigt. Nachm. 3 Uhr: Vesper, Aussetzung, Segen und Salve.
- 30. Nov.: Fest des hl. Apostels Andreas. 8.30 Uhr: Amt in der Basilika.
  - 1. Dez.: Beginn des neuen Kirchenjahres, 1. Adventsonntag. H. Messen um 6, 6.30, 7 und 8 Uhr. 9.30 Uhr: Amt und Predigt. Nachm. 3 Uhr: Besper, Aussetzung, Segen und Salve.
  - 8. Dez.: 2. Adventsonntag und zugleich Fest Mariä Empfängnis. H. Messen um 6, 6.30, 7 und 8 Uhr. 9.30 Uhr: Hochamt und Predigt. Nachm. 3 Uhr: Besper, Aussetzung, Segen und Salve.
- 15. Dez.: 3. Adventsonntag. Gottesdienst wie am 1. Dezember.
- 21. Dez.: Fest des hl. Apostels Thomas. 8.30 Uhr: Amt in der Basilika.
- 22. Dez.: 4. Adventsonntag. Gottesdienst wie am 1. Dezember.

# Wie die mittelalterliche Legende die Entstehung des Festes der Unbefleckten Empfångnis erzählt

Jur Zeit, da es der göttlichen Majestät gesiel, das englische Bolt von seinen Sünden zu reinigen und es enger seinem Dienste zu verpflichten, unterwarf der glorreiche Normannenherzog Wilhelm dieses Land mit Wassengewalt und stellte dank seiner Weischeit und seines Eisers die kirchliche Hierarchie im ursprünglichen Glanze wieder her. Der Teufel, der Feind jedes guten Werkes und voll Mißgunst auf die edle Absicht jener Reform, suchte natürlich den Ersolg zu hintertreiben und benützte dazu teils die Ränke mancher Höslinge, teils seindliche Einfälle von außen. Aber der Herr beschäutzte und verherrlichte den Rönig, seinen ehrsürchtigen Diener, und die Listen des Bösen wurden

zunichte gemacht.

Als die Dänen ersuhren, daß England den Normannen unterwor= fen sei, gerieten sie in Entrüstung, gleich als wären sie eines ererbten Rechtes beraubt worden. Sie griffen zu den Waffen und rüsteten eine Flotte aus, um die frechen Eindringlinge aus dem Land zu vertreiben, das der Himmel ihnen als ein zweites Vaterland gegeben habe. Auf die Nachricht von diesen Kriegsrüftungen ließ der hochweise König (Wilhelm) den Mönch Helsin, Abt von Ramsan, zu sich kommen und sandte ihn nach Dänemark, damit er sich über die Wahrheit solcher Runde vergewissere. Mit viel Klugheit entledigte sich der scharssinnige Mann der Aufgabe, die ihm vom König geworden; dann nahm er wieder den Weg übers Meer, um nach England zurückzukehren. Das Wet= ter war günstig und er hatte bereits den größten Teil seiner Reise hinter sich, als plötslich von allen Seiten heftige Stürme sich entfessel= ten; ein schreckliches Unwetter ließ Himmel und Meer zu innerst er= beben. Die Matrosen, von Müdigkeit erschöpst, konnten dem Sturm feine Gegenwehr mehr leisten: die Ruder waren zerbrochen, die Segel flatschten ins Meer, die Taue hingen übers Ded, jede Hoffnung auf Rettung war entschwunden und man erwartete nur mehr für den näch= sten Augenblick das Bersten des Schiffes.

Da die Leute keine Hoffnung mehr hatten Leib und Leben zu retten, richtete sich ihre einzige Sorge darauf, ihre Seele mit großem Geschrei Gott und seiner gebenedeiten Mutter Maria zu empsehlen. Während sie so voll Andacht die Zuflucht aller Bedrängten und die Höffnung der Verzweiselten anriesen, siehe da gewahrten sie auf einmal einen Mann von ehrwürdigem Aussehen, mit bischöflichen Gewändern bekleidet, der sich neben dem Schiff auf dem Wasser hielt. Er rief den Abt Helsin, und sast wie ein leiser Ton des Schmerzes lag es in seiner Frage: "Du möchtest also der Gesahr des Meeres entrinnen und in dein Vaterland zurückhren?" Mit tränenerstickter Stimme antwortete Selsin, darnach verlange er aus ganzem Serzen, er habe keinen andern Wunsch. — "Wisse," entgegnete der Bischof, "daß ich zu dir gesandt din von Umserer Lieben Frau, die du so andächtig angerusen hast. Wenn du meinen Weisungen gehorchst, wirst du mit deinen Gesährten heil und wohlbehalten dem Unheil des Meeres, das rings dich umstruht, entrinnen."

Selsin schwur sosort, alles zu tun, was der Bischof von ihm verlangen werde, — wenn er nur aus der Todesgesahr errettet würde. — "Gut," sagte der Bischof darauf, "versprich dem Herrn und mir, jedes Jahr den Tag der Empfängnis der Mutter Jesu Christi seierlich zu begehen und weiterhin, daß du in deinen Predigten für die Feier dieses Festen wirsen willst!" Der Abt aber war ein kluger Mann und erkundigte sich gleich, an welchem Tag er das Fest seiern solle. — "Es ist der 8. Dezember, den du wählen sollst." — "Und welches Offizium sollen wir singen?" — "Genau das nämliche wie an Mariä Geburt, nur sollst du diesen Titel durch den der Empfängnis ersetzen." Mit diesen Worsten verschwand der Bischos und sogleich schwieg der Sturm. Ein günsstiger Wind erhob sich, heil und gesund landeten der Abt und seine Gesährten an der englischen Küste.

Helsin erzählte das, was er gesehen und gehört, allen mit denen er zusammentraf. Er bestimmte auch und tat allen kund,, daß er jenes Fest in seinem Aloster Ramsan seiern werde; und solange er lebte, hielt

er immer selbst in aller Frömmigkeit das Hochamt.

So weit die Legende. Sie ist zu lesen in den unechten Schriften des heiligen Kirchenkehrers Anselm, dem manche die Einführung des Festes der Unbestedten Empfängnis in England zugeschrieben haben. In Wirklichkeit hat weder der hl. Anselm noch Abt Helsin dieses Ver= dienst. Letterer mag es zum erstenmal in seinem Kloster Ramsan ge= feiert haben, dem er seit 1080 als Abt vorstand. Auch die Eroberung Englands durch die Normannen (1066) hat mit der Einführung des Kestes nichts zu tun; wir finden es vielmehr schon im Kalender von Canterbury unter Abt Aelfwin (1035—1057), — in Irland sogar schon im 9. Jahrhundert. Die Wiege des Festes aber steht in den christlichen Kirchen des Morgenlandes, von wo es durch griechische Mönche nach Rom und Süditalien kam. Das ist allerdings wahr, daß gerade in den Benediktinerklöstern Englands u. der Normandie das Kest seit dem 11. und 12. Jahrhundert mit besonderer Feierlichkeit begangen wurde und daß gerade der Benediftinermönch Cadmer, der Schüler des großen hl. Anselm, als erster in einem eigenen Buch (Von der Empfängnis der seligsten Jungsrau) die Idee des Festes darlegte und verteidiate. V. A. M. 3.

## Die Unbefleckte

Lon der lieben Gottesmutter hat einmal ein nicht katholischer Schriststeller das Wort geschrieben: "Maria von Nazareth, Mutter Jesu Christs, wir bringen es nicht fertig, vor deinem Altare zu knien; wir wissen, daß du nicht unserer Art warst, und doch und dennoch nötigt uns die hl. Weihnachtszeit zu dir zu kommen und durch die weite Entsternung hin zu dir zu sprechen: Gegrüßt seist du, Maria!"—

So spricht einer, der der Muttergottes und ihrer Berehrung serne steht. Wie ganz anders jubelts aus den Serzen des kathol. Volkes der Mutter entgegen: Maria von Nazareth, Mutter Jesu Christi, uns zwingt es auf die Knie nieder vor deinem Altar: wir wissen, daß du ganz von unserer Art warst, weil du all unsere Menschennot in deinem schmerzdurchbohrten Serzen getragen und weil das reinste und höchste

Menschenglück in deinem freudenreichen Serzen gewohnt, und wir wissen, daß du deskalb all unsern Kummer und all unser Elend, all unser Leid u. Weh verstehst, wenn unsere Hände sich zu dir ringen, und wenn es uns niederzwingt vor deinem Altare und wir flehend rusen: Hilf uns Maria!

Aber wir wissen auch, daß du ganz anderer Art warst als wir, weil du die unbestedt Empsangene, die Gnadenvolle, die Gebenedeite unter den Frauen der Erde, die durch die Muttergotteswürde über alle

Sterblichen weit Sinausgehobene bist.

Ja. Maria ist die Eine und Einzige, die nie, auch keinen Augen= blick Sklavin des Teufels gewesen. — sie allein blieb frei von der Erb= siinde. — Nur sie ist makellos, ohne Fehl und ohne Flecken, ein Meister= werk göttlicher Gnadenkraft, — ein Menschheitsideal, das hinein= flammt in die Nachlseiten und die endlosen Schatten der Gegenwart und seine Feuergarben aussendet. In das Lelben rauschender Sinnen= lust und des nicht zu sättigenden Genusses von heute tritt das Bild der Unbefleckten und predigt Reinhelt und Enthaltsamkeit. — Steht stille, ihr Menschenkinder, schaut mahre Seelenschönheit. Reine andere Seele ist so wie diese. — Aber, wenn die Ertschuld von uns genommen ist und die Gnadenpracht aufleuchtet, so spiegelt auch unsere Seele dieses herr= Bertretet liche Reinheitsvorbild boch wenigstens ab. Haltet es hoch. es nicht. Lagt es nicht zum Zerrbild werden! Berjagt nicht das Licht. Sonst wird es tiefe Nacht im Innern eurer Seele, aus der eine Rückkehr nur in schwerem Ringkampf gegen Wolkenberge von Versuchungen, Lockungen. Gefahren möglich ist.

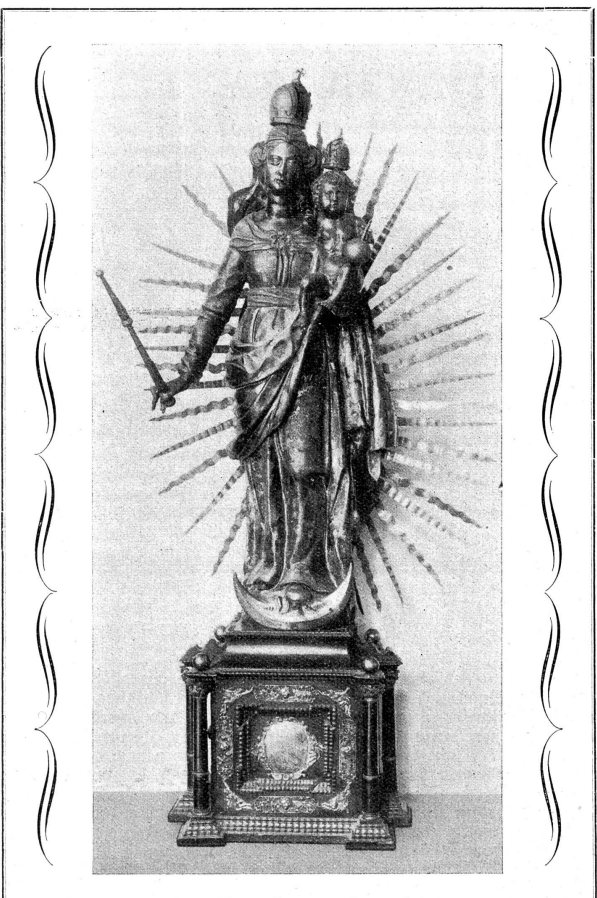
Heute wollen sie in der großen Welt das Weinen über die Ursünde nicht mehr hören, das doch laut genug durch die ganze Schöpsung geht, "durch alle Udern der Natur". Sie leugnen es, daß wir vom Natur aus Kinder des Zornes sind, daß am Morgen aller Tage über dem Gottes Garten der Menschenseelen eine jäh zerstörende Feindeshand geraten war. — Und indes sie sonst überall sagen: "erblich belastet,, wo immer es etwas zu entschuldigen gibt, da wollen sie die se "exbliche Belastung", die der Erdsünde, nicht gelten lassen. — Nun kommt der Glausbenssatz von der unbesleckten Empfängnis und verkündet es laut: "Ja, es gibt eine erbliche Belastung, eine ernste und folgenschwere, das ist diesenige, die uns alle alle unter das Toch der alten Schuld stellte, deren Echo in jedem Menscheninnern nachhallt und von der nur eine

ausgenommen war: Maria, die Unbefleckte." —

Sie allein war rom ersten Lebensaugenblicke an "ein Sinai des hl. Geistes, umleuchtet vom Aufblitzen der ersten Erlösungsgnade, umstrahlt von der Sonne der Liebe Gottes, umrauscht von dem Freudenruf: "Großes tat an mir, der da mächtig ist und heilig ist sein Name."

(A. Gisler.) — Darum preisen sie alle selig.

Ja, wir wissen, daß sie deshalb ganz anderer Art war als wir; aber wir wissen auch, daß sie gerade darum dem ewigen Throne des Gottmenschen am nächsten steht und wir wissen, daß sie, die Mächtige, uns helsen kann; wir wissen, daß sie, die Gütige, uns helsen will und deshalb nötigt uns unser Serz zu ihr zu gehen und zu ihr zu sprechen: Seilige Maria, Mutter Gottes, bitt für uns arme Sünder, jetzt und in der Stunde unseres Absterbens.



Die oben wiedergegebene filberne Statue wurde von den Herren v. Gilgenberg dem Kloster Mariastein geschenkt. Bei der Aushebung des Klosters wurde sie verkauft und kam später in den Besitz des Landesmuseums in Zürich.



### Ein Abe Maria

Bor einigen Jahren forderte eine furchtbare Explosion in Verlin etwa 20 Menschenleben. Eines Abends nach der Maiandacht trat ein armes Dienstmädchen schüchtern an den Maialtar und opferte der Muttergottes einen Strauß der wundervollsten Blumen. Seiße Tränen benetten das herrliche Bukett. Als man das Mädchen nach dem Grunde ihres Venehmens und ihrer Tränen fragte, gab es zur Antwort: "Gestern Morgen schickte mich meine Serrschaft in diese Seisensabrit, die nunmehr ein einziger Trümmerhausen ist. Ich kam an der Kirche vorbei und wollte einen Augenblick eintreten. Am Abend kannst dann der Maiandacht nicht beiwohnen, also gehe jetzt hinein und bete ein "Ave Maria". Ich trat ein und betete mein Ave Maria. Als ich mich der Seisensabrit näherte, ersolgte eine surchtbare Explosion. Sätte ich mein Ave Maria nicht gebetet, ich läge jetzt unter den Trümmern der Fabrit,"—Wer bewundert hier nicht den auffallenden Schutz der Gottesmutter?

## Geschichte und Legende des hl. Lucius Königs von England und ersten Apostel des Rhätierlandes.

Nach dem ersten christlichen Pfingstsest nahm das Christentum seinen Siegeslauf durch die Welt. Noch zu den Zeiten der Apostel wurde das Evangelium im ganzen damaligen Römerreich verfündet, also abgesehen von Palästina in Aegypten, Sprien, Kleinasien, Mazesdonien, Griechenland, Italien, Spanien, Gallien und Germanien (Frankreich und Deutschland). Ob die Frohbotschaft vom Welterlöser schon zu den Apostelzeiten nach der britannischen Insel (England) geslangte, ist ungewiß. Wiederholt suchten die Römer sich Land und Bolt von Britannien zu unterwerfen, aber ebenso energisch wehrten sich die Landesbewohner gegen die römische Serrschaft, weshalb die Eroberung nur teilweise durchgesührt werden konnte.

Ob nun Lucius ein unabhängiger König von England oder ein von der römischen Botmäßigkeit abhängiger Fürst gewesen sei, steht in beiden Fällen sest, daß derselbe durch die eingedrungenen Römer Kenntsnis von der Lehre Jesu Christi erlangte. Durchdrungen von deren Wahrheit, regte sich in ihm ein solches Verlangen nach dem Christenstum, daß er sich an Papst Eleuther (177—193) wandte, mit der Vitte, apostolische Glaubensboten in ihr Land zu schicken. Laut geschichtlichen Zeugnissen ordnete derselbe Papst um das Jahr 180 Fugatius und Donatian als Missionäre nach Britannien ab. Auf ihre Predigten hin ließen sich König Lucius und viele seiner Untertanen tausen.

Die Legende erzählt nun weiter: In Dankbarkeit für die Enade der hl. Taufe und des wahren Glaubens und beseelt von glühendem Seeleneiser, erbat sich Lucius vom gleichen Papst die Vollmacht zu predigen und zu taufen, die er auch erhielt. Nun verzichtete der König auf Krone und Szepter, griff zum Wanderstab, werließ die Insel, um auch dem Festland Christum zu predigen. In Vegleitung seiner Schwester Emerita habe er zunächst in den Ländern am Lech und besonders in der Gegend von Augsburg den christlichen Glauben verkündet. Wie er da hörte, daß Rhätien (Gelände von Chur) noch dem Seidentum ergeben sei, habe er sich in jene Gegend begeben, um den Bewohnern den christlichen Glauben zu predigen. Der Weg führte über den Luziensteig. In der Nähe von Chur diente ihm eine Höhle als Wohnung, nach ihm St. Luciuss-Löchlein genannt. Von hier aus predigte er dem heidnischen Vollte mit apostolischem Freimut.

Auf seinen evangelischen Wanderungen kam er auch zum Marsoder Martiswald, wo die Bewohner in unsinniger Weise Büsselochsen
als Götter verehrten. Wo immer diese Leute in oder außer dem Wald
einen solchen Ochsen erblickten, sielen sie nieder und brachten ihm Opfer
dar. St. Lucius tadelte diesen Götzendienst scharf in seinen Predigten;
dasür wurde er von den abergläubischen Menschen ergriffen. Voll Erbitterung warsen sie ihn in eine Grube, um ihn zu steinigen. Während
seine treuen Begleiter ihn gegen die rohe Gewalt verteidigten, eilten
wilde Büsselochsen herbei und liebkosten den Seiligen, gleich als wäre
er ihr Herr und sie seine treuen Hündchen. Lucius nahm zwei dieser
Ochsen, band ihnen ein Joch aus, belastete sie mit Holz und fuhr mit

seinem Gespann zu seiner Söhle. Ob diesem Anblick ergriff Reue die Herzen der wilden Rhätier; sie sprachen: Wie mächtig ist doch der Gott der Christen, daß ihm selbst unsere Büffelochsen dienen! Indessen wurde das Wunder in der Stadt selbst bekannt. Die dort zurückgebliebenen Christen kamen jett mit Fackeln und Türmchen, Gott lobend und preisend, dem Gottesmann entgegen. Er aber predigt nur umso einstringlicher das Wort Gottes, worauf viele Seiden sich tausen ließen

und eifrige Christen wurden.

Die fromme Schwester Emerita soll zu Trimis und Lucius in der Burg Marsoila auf Besehl des römischen Landpslegers gemartert worden seinen; nach andern Berichten wäre er ganz nache seiner Höhle von Heiden übersallen und getötet worden. Sei dem wie immer, als Marthrer der Liebe zu Gott und den Menschen hat er gearbeitet und geslitten und sein Leben aufgeopsert. Das gesamte Bistum Chur seiert alljährlich den 9. Oktober die Auffindung und Erhebung der Reliquien des hl. Lucius und am 3. Dezember wird sein Todestag von der ganzen Kirche begangen. Lucius soll der erste Bischof von Chur gewesen sein; das Berzeichnis der Bischöfe sührt ihn als solchen und nennt ihn Märthrer und Gründer der Diözese.

## Aus dem Tagebuch eines Mariasteiners

(Fortsetzung.)

Am 14. Mai 1903 meldete die k. k. Landesregierung durch H. Mirbach, daß Abt Vincentius, nachdem er das Gemeindebürgerrecht von Dürrnberg erworben, die österreichische Staatsbürgerschaft erteilt Er möge sich behufs Ablegung des Staatsbürgereides der Bezirkskauptmannschaft Hallein stellen. Am 9. Juni erteilte das erzbi= schöfliche Ordinariat Later Robert Werner die Jurisdiktion. Fr. Morand Meger und Fr. Isidor Schmid wurden auf den 7. Juli zu den höhlern Weihen in Salzburg angemeldet. Im September endlich er= folgte die Ernennung Pater Ludwig Flaßhauers als Cooperator von Dürrnberg. Die Stelle sollte ihm von der Regierung nach dem Gesetze als Hilfspriester Rongrua 600 Kronen einbringen. Bezüglich Aufnahme von Fr. Basilius Schumacher in die theol. Fakultät von Salzburg, mel= dete Dr. Sebastian Haidacher, daß das Professoren-Rollegium beschlossen, er müsse als außerordentlicher Hörer in den zweiten theol. Jahrgang eingereiht werden. Er habe aber eine Prüfung zu bestehen und die Zeugnisse über die Prüfungsresultate aus Philosophie und den bereits gehörten theol. Gegenständen beizubringen!

Mitte Oftober wurde Pater Ludwig Pfarrverweser, indem der Pfarrer von Dürrnberg in eine andere Gemeinde zog. Mit der Aufstellung von Pater Chrysostomus Gremper als Rooperator erklärte sich das Ordinariat einverstanden, wenn gleich seine Abberusung von Kirchental, wo er segensreich gewirft habe, sehr zu bedauern sei. Jeder Ordenspriester dürfe, sosern er das Indigenat besitze mit diesem Hilfspriesterdienst betraut werden. Später wünschte man von Salzburg einen Beichtvater sür das Lehrschwestern-Institut Hallein. Der Abt

konnte aus Mangel an Patres nicht entsprechen.

Am 29. Oktober sollte das Aloster auf fremder Erde eine Verjüngung ersahren. Zwei Klerifer traten ein: Fr. Adalbert Kraft und
Fr. Bius Ankli (man gab ihnen gleich den Klosternamen); und zwei Laienbrüder: Br. Anton Schmid und Br. Othmar Kamber. Am 13. November legten Fr. Gallus Jecker und Fr. Pirmin Tresch die einsachen Gelübde ab. Ihr Novizenmeister, Pater Bonisaz Huber, reiste nach Freiburg in der Schweiz, um sich mathematischen Studien zu widmen. Prior Pater Cöleskin Weinbeck übernahm den Unterricht der Novizen. Pater Columban, P. Morand und Pater Isidor, letztere Neupriester, verblieben auf Dürrnberg. Pater Robert wurde als Cooperator nach Lambrechtschausen, einer Klosterpsarrei von Michaelbeuren, beordert. So war Ende 1903 alles glücklich geregelt in Dürrnberg und schon kündete der Präses an, daß er zur Visitation seinerzeit erscheinen werde.

Für Delle waren bewegte Zeiten angebrochen. Abbé Seuret hatte Delle verlassen und die Pfarrei Bendlincourt übernommen. Für das Schuljahr 1903—1904 führten die Schulbrüder von Belfort das Kolles gium weiter, mit Abbé Seinrich an der Spitze. Die Schule wurde gut geführt, aber wie ein Schatten lag über dem Wirken der Schulbrüder das Bestreben des staatlichen Liquidators Regnn, das Kloster mit der Schule zu verbaufen. Am 4. März sollte dieser Verbauf stattsinden, allein es fand sich kein Liebhaber. Was sollte von Seiten des Klosters geschehen? Sollte man Delle fallen lassen, sollte man es durch Fremde zurücklausen?

Am 7. März beriet man darüber auf Dürrnberg und am 27. März ließen die Expositi sich also vernehmen: Nach reislicher Erwägung und Beratung hielten sie es sehr fraglich, daß Aloster und Kirche in Delle um 75—80,000 Fr. einen Liebhaber sinden werde. Sie fürchten, daß ein Bertrauensmann, der das Gut für uns kausen würde, von der Regierung nicht anerkannt würde. Beweis sei Alemm u. Eschle, die die Bestuhllung im Chore ansprachen und abgewießen wurden. Sie sind nicht dafür, daß man dem Aloster neuerdings eine Bürde auflade durch Rücklauf. Eine zwecknäßige Berwendung der Gebäude sei bei der jetzigen u. zufünstigen Lage in Frankreich so gut wie ausgeschlossen. Was die auf den Gebäuden hastenden Sppothesen betrisst, gehen sie auf den Staat als Usurpator über und wir hätten keine moralische Berspslichtung gegen die Gläubiger, wohl aber bezüglich der Sandschriften. Mit dem vollständigen Berzicht auf die Schule ist man einverstanden, der Staat sorgt aber vorher dafür, daß dies nicht nötig sein werde.

Die Entscheidung war nicht leicht, und es ist begreislich, daß Abt Binscentius auch bei den schweizerischen Aebten sich um ihre Ansicht erkundigte, ohne indes bestimmte Wegleitung zu erhalten. Anderseits traten mehrere geistliche und weltliche Herren dagegen auf, daß man Delle vollständig abschüttle. Im Namen vieler Bewohner von Delle richtete Abbé Foseph ein Gesuch an den gnädigen Herrn, das Kloster ja nicht in profane Hände sallen zu lassen. Das Kloster habe so viele Ordenssleute und Priester erzogen und so vielen die Anleitung zur christlichen Tugend gegeben, umschließe die Reliquien eines heiligmäßigen Mannes (Abt Carl II.), daß man es nie aufgeben dürse. Der französische Charafter sei veränderlich und werde nur furze Zeit an der Bersolgung

Gefallen sinden. Anderseits habe das Judentum auch Dersterreich unterminiert und sollte es dort zum Bruche kommen, wie froh wäre dann der Abt, nach Delle zurücktehren zu können. Sie werden in unser Land zurücktehren, ehe Sie es denken. Alle christlich Gesinnten wünschen und bitten Sie zurück. Er weist auch hin auf das Wassenhaus und fragt, was daraus werden solle. Kurz es ist ein Schrei des Herzens und eine slehentliche Vitte, die Niederlassung in Delle nicht auszugeben, die offen-

bar den auten Abt tief bewegte.

Von weniger idealen Beweggründen geleitet, wandte sich gleich= zeitig S. Vellini, Unternehmer, der die große Umfassungsmauer erstellt hatte, an den gnädigen Herrn und fragte, ob er wirklich beabsichtige, die Gebäulichkeiten in Delle preiszugeben. Da dieselben noch keinen Liebhaber gefunden, fürchtet er, daß die Regierung das Gut zu niedrigem Preis losschlage und dann würde er nicht auf seine Rechnung kommen. Die alten Hypotheken werde der Liquidator ja ohne Zweifel bezahlen, die neuen aber würden dem Kloster zur Last bleiben. Pater Cölestin ihm wiederholt versichert, das Kloster werde seine Berbindlickeiten ihm gegenüber lösen, hoffe er von Er. Gnaden ein Wort Da er die Scheune um 12,200 Fr. zurückgekauft, könne er bald in den Fall kommen, Geld zu benötigen. Abt Vincentius beruhigte ihn mit der Versicherung, daß man nach Aräften die Schulden abtragen Am 13. Juni teilt H. Pellini mit, daß das Mobiliar der Kapelle am 30. Mai öffentlich versteigert werden sollte. Alles Mobiliar. die Orgel inbegriffen, wollte Liquidator Regny um 20,000 Fr. los-Schlagen. Allelin es fanden sich keine Liebhaber, außer Hr. Notar Feltin (Vater des Bischofs Maurice Feltin von Tropes), der 5000 Fr. offerierte. Der Liquidator erklärte, eher lasse er alles nach Belfort trans= portieren und dort einzeln verkaufen, als daß er es unter 15.000 Fr. losschlage. Hellini meint, der hochwst. Abt solle eine Vertrauens= person beauftragen, alles anzukaufen und dann im Detail wieder abzugeben und glaubt, daß dabei eine schöne Rendite erzielt werde, womit er die Rückstände bezahlen könnte. Auch die Gebäulichkeiten sollten in dieser Weise gekauft und wieder verkauft werden und S. Bellini rechnet mit einem Ueberschuß von 50-60,000 Fr. Er wäre gewillt den Rückfauf zu vollziehen und schlägt Pater Bernard Niglis vor, um den Berkauf im Detail zu besorgen, da ihm selber die nötlige Zeit hiezu fehle. (Fortsetzung folgt.)

#### 0

## 1400 Jahre benediktinische Geschichte.

Jubiläen sind Geburtsseste großen Stiles. Sie seiern den Abschluß und Neubeginn von Epochen. Sie wollen nicht nur Rückblick oder ends gültiges Fazit, sondern Aushoden zu neuen trastvollen Schritten sein.

Das Jahr 1929 brachte ein Großjubiläum seltener Art: Das Erze kloster Montecassino seiert sein 1400jähriges Bestehen. Es ist Monument und Sinnbild des Ordens, der hier seine Wiege gehabt, des benes diktinischen Mönchtums. Mit Recht kann daher der ganze Orden das Jubelsest dieser wahrhaft ehrwürdigen Erstlingsstätte benediktinischen Lebens als das seine betrachten.

Unwillfürlich läßt die Wiederkehr eines bedeutungsvollen Datums den Blick durch die Jahre und Jahrhunderte hindurch zu den Anfängen des Werkes zurückgleiten, und vor das Auge tritt eine Fülle von Gestalten und Ereignissen: die 1400jährige Geschichte eines monastischen Ideals. Zwar ist die Geschichte des Erzklosters Montecassino nicht die des Ordens; eine so zentrale Stellung hat es in ihm nicht behauptet. Aber innerlich ist Montecassino mit der Ordensgeschichte, als deren Ausgangspunkt, symbolisch verbunden.

Die Struktur des benediktinischen Mönchtums ist eine freiorganische, geistig geeinte, nicht aber zentral durchorganisierte. Seine
Grundlage ist die "Regula S. Benedicti". Auf ihr baut alles in reichster Lebensentsaltung auf. Jedes Haus, jede Abtei hat die Möglichkeit
und die Aufgabe, das in der "Regula" gezeichnete und umgrenzte Ideal
auf eigene Weise durchzusühren. Jede Abtei und erst recht jeder Kloster ver band trägt daher Eigengepräge, und zwar — ganz abgesehen
von mehr außermonastischen Sonderaufgaben (Schule, Mission, Seelsorge) — gerade in der Auffassung und Gestaltung des eigentlich benediktinischen Lebens. Ein Querschnitt wird zu jeder Zeit und auch
heutzutage eine überraschende Fülle verschiedener Formen dieses ein en
Lebens zutage treten lassen.

Ein entsprechend mannigfaltiges Bild bietet sich der geschichtlichen Betrachtung: eine Vielheit und Fülle in der Einheit. Dieser Reichtum seiner Lebensäußerungen macht das benediktinische Mönchtum zu einem geschichtlichen Objekte reizvollster, wenn auch ungemein schwieriger Art. Auf den ersten Blick gleicht es etwa einer geographischen Karte mit einem scheinbar unentwirrbaren Netz von großen und kleinen Wassersadern. Sieht man genauer hin, so findet man sie bei aller Verästelung

in Gruppen und größere Stromgebiete geordnet.

Es ist für die Sachlage bezeichnend, daß eine Gesamt geschichte des benediktinischen Mönchtums, mit Ausnahme des großen Werkes von Montalembert, bisher noch nicht geschrieben wurde. Die bisherige Geschichtsschreibung war Sondergeschichte der Abtei, des Verbandes; ihr Gegenstand war also benediktinisches Leben von mehr oder weniger gleichgerichteter Art, wie es in einer sestumgrenzten Klostergemeinschaft erwächst und in seiner Entwicklung, unter Einwirkungen von außen und innen, in Gesundheit und Krankheit beschrieben werden konnte. Die Geschichte des benediktinischen Mönchtums umfaßt bisher eine Menge solcher Einzelbeschreibungen.

Nun lenkt das Jubiläum von Montecassino den Blick erneut auf die Gesamtgeschichte. Sie wird naturgemäß weniger eine Geschichte äußerer Ereignisse und Erfolge als vielmehr "innere Geschichte" sein. Ihre Aufgabe ist es, die Haup ihren Weg gegangen sind, d. h. sie wird zur Geschichte der großen Geistesströmungen im benediktinischen Mönchtum werden, der Hauptausprägungen benediktinischen Lebens, der Hauptinterpretationen, welche die "Regula" unter dem Einfluß der wechselnden Zeiterfordernisse erfahren hat. Die Quellen dieser Hauptströme sind allerdings wie überall klein, knüpsen sich an bestimmte Namen. Eine Persönlichkeit tritt aus der Schar der Brüder hervor, durchtungen von der Erkenntnis neuer Notwendiakeiten, ein Resormer, ein

Führer. Seine Absicht ist rein religiös: Neubesinnung auf die Regula, die in alter Strenge wieder zur Geltung kommen soll. Einige Schüler schließen sich an. Ein Kloster, eine Abtei, eine monastische Bewegung, ein neuer Strom benediktinischen Lebens entsteht und schwillt mächtig an. Wenn er auch später vielleicht wieder versiegt — er hat sein Strombett tief in die Erde eingegraben. Und neue Quellen brechen auf.

All dieses Werden, Strömen, Vergehen und Bleiben hat Montecassino gesehen und überlebt. Es trifft sich daher glücklich, daß im Jahre seines Jubiläums neben gediegenen Einzeldarstellungen aus der Geschichte und aus dem Leben des benedittinischen Mönchtums nun auch eine Gesamtgeschichte als Festgabe erscheinen konnte. Sie entstammt der Feder des Laacher Ordenshistorikers Dr. Stephan Silpisch ("Geschichte des benedittinischen Mönchtums in ihren Grundzügen dargestellt. Mit 17 Bildern auf 10 Taseln. Großoktav. (X u. 434 S.) Freiburg i. Br.

1929, Herder. 11 Mf., in Leinwand Mf. 13.50).

Das Buch entwirft ein ungemein anschauliches Bild jener mannigfachen Lebensäußerungen altmonastischen Geistes. Beginnend mit
dem frühesten Aszetentum der ersten christlichen Jahrhunderte, zeigt er
die Grundlagen, auf denen der heilige Patriarch Benediktus sein umfassendes u. überragendes Ideal bauen konnte. Dann ziehen die Jahrhunderte benediktinischen Lebens vorüber, worin es getragen vom Geiste
der Regula, von großen Führerpersönlichkeiten und Abteien, dem Antlitz der abendländischen Welt unverkennbare Züge gab. Es solgen die
Zeiten, in denen der Strom zu versanden droht; aber mächtig regt er
sich wieder im 17. und 18. Jahrhundert, der Zeit gewaltigen Neubauens
und und Gestaltens, deren Zeugen repräsentative Kirchen= und Kloster=
bauten und monumentale Werke der Wissenschaft, bis in unsere Tage
glänzen. Bis schließlich, wiederum aus der Neubessunung auf die alt=
monastischen Ideale, im 19. Jahrhundert ein neuer Frühling sich erhebt.

Die Darstellung ist von gewinnender Lebendigkeit, ja oft geradezu spannend. Anschauliche Zeichnung von Menschen und Verhältnissen, meist mit Worten der Quellen selbst, klares Serausstellen des Wesent-lichen der inneren Eigenart, jener immer wieder neuen Formungen des benediktinischen Lebens, selbständige und überzeugende Wertung der vielen, manchwal doch auch recht extravaganten Erscheinungen zeichnen

sie aus.

Man kann dieser Jubiläumsgabe wünschen, sie möge durch Erkenntnis der monastischen Geschichte in weiten Kreisen die Besinnung wecken auf jene Quellen neuer Krast, die im alten Mönchtum auch für die Gegenwart fließen. Dr. Urbanus Bomm.

## Gebets-Erhörung.

Hochw. Herr Pater!

Leider etwas verspätet, kann ich Ihnen mitteilen, daß mein Bertrauen zur lieben Gottesmutter recht gut belohnt wurde. Wir haben nun wieder ein geordnetes Familienleben. Möge es unter dem Schucke der lieben Gottesmutter recht lange so bleiben. Für Ihr freundliches Entgegenkommen herzlich dankend grüßt mit Hochachtung Ihr ergebener

3. 6.

## Maria Opferung

Ein himmlisch schönes Bild steht vor unseren Augen: Im Tempel zu Jerusalem kniet ein Kind, das schönste aller Menschenkinder, in heilige Andacht versunken; Engel umschweben das betende Kind und horden voll Erstaunen auf seine Worte: kaum wagen wir zu atmen, um die Andacht nicht zu stören. Alles hier ist überirdisch: die Engel, die himmlische Schönheit u. Seligkeit auf dem Antlitz des Kindes, und auch das, was das Kind dort sagt und was es tut. Kein Mensch hat solches gesagt und getan. Maria — so heißt das glückliche Kind macht ein Gelübde, wie bis dahin noch nie ein solches gemacht worden mar, das Gelübde ewiger Jungfräulichkeit. Sie wendet mit übermenschlicher Entschlossenheit sich weg von dieser Welt, ihren Freuden und Lissten, wählt den allheiligen Gott zum ausschließlichen Erbteil ihres Lebens und schenkt sich ihm für immer mit Berz und Leib und Seele. — Das bedeutet Maria Opferung. — Maria — von Gott berufen und bestimmt, in ganz besonderer Weise ihm und der Menschheit zu dienen, Gott in ihrer ganz hervorragenden Liebe anzugehören und an dem Seil der Welt in ganz einzigartiger Weise mitzuwirken — geht heute mit aller Freudigkeit und Entschiedenheit auf Gottes Absichten ein und bringt sich voll und ganz dem lieben Gott zum Opfer. Noch nie hatten die Engel den Ausdruck einer reineren Opfergesinnung zum Simmel emporgetragen. So wie Maria hat noch kein Mensch geopsert.

Mit einer Freudigkeit und Bereitwilligkeit sondergleichen hat Maria sich dem Serrn geopsert und geweiht. Für sie gab es keinen sehnlicheren Wunsch, keine größere Freude, als den Willen Gottes zu erfüllen. Nun rief sie der Serr zu seinem besonderen Dienst; der Wille ihrer Eltern war ihr Gottes Wille und darum eilt sie so freudigen Serzens herbei: "Ecce venio, siehe ich komme, Vater, deinen Willen zu tun!" — Nicht umsonst stellt die christliche Kunst sie dar, wie sie die 15 Tempelstusen mit einer Freude und Begeisterung emporsteigt, als würde sie von unsichtbaren Flügeln getragen. — Die Liebe zu Gott waren ihre Schwingen, die Sehnsucht nach Gott ihre Flügel. Die trugen sie zum Opferaltar, auf dem sie alles, sich selber hingeben wollte.

So ist Maria uns zum Vorbild und Abbild geworden, wie wir unsere Opfer bringen sollen, soll unser Opser Wert und Bedeutung haben für Zeit und Ewigkeit, dann muß es von Marias Opsergesinsung beseelt und belebt sein: "Spiritus est, qui vivisicat: der Geist ists, der lebendig macht, der Geist, die Opsergesinnung ist die Seele des Opsers. — Die Erfüllung unserer täglichen Beruss und Standespflichten ist verbunden mit größeren und kleineren Opsern. Gewiß bringen wir sie ja. — Aber wie ost sind sie tot, wertlos, weil sie nicht in Marias Opsergesinnung und Opserfreudigkeit gebracht wurden.

An Maria wollen wir darum ablauschen, wie wir unsere täglichen Opfer bringen sollen, damit unsere Opser, wie Marias Opser, von Gott gesegnet, Gott gesällig und darum wertvoll und verdienstwoll seien für Zeit und Ewigkeit! — P. A. S.

## Kirchlicher Gehorsam

Um die sittliche Lage unseres Volkes ist es trostlos traurig bestellt. Worte und Tatsachen, wie Chescheidungen, Geburtenrückgang, Verbre= chen am werdenden Leben, Geschlechtstrankheiten, Dirnentum, Schmukliteratur, Kinoelend, Alkoholmißbrauch, Nacktkultur, Wohnungsnot reden eine allzu deutliche Sprache. Ist es da nicht Pflicht der Hirten unserer Kirche, ihre warnende Stimme zu erheben? Gott sei Dank. der tatholische Epistopat hat auf dem weiten Erdenrund in Erfüllung verantwortungsvoller Hirtenpflicht gewarnt und gemahnt. Auch in unse= rem Lande rasteten die Bischöfe nicht, den verheerenden Schlammfluten einer heidnischen Gesinnung und Gesittung Dämme entgegenzubauen. "Merket auf euch", sprach der heilige Paulus zu den Bischösen Klein= asiens, "und auf die ganze Serde, über welche euch der heilige Geist als Bischöfe gesetzt hat, zu leiten die Herde Gottes, die er erkauft hat mit seinem Blute!" Dadurch ist unsern Oberhirten die gewissenhafteste Sorge um die Gläubigen ans Herz gelegt worden. Ergibt sich deshalb für uns nicht die Pflicht, im Gehorsam den Bischöfen uns willig unter-Auf die Stimme des Oberhirten muß die Herde hören. Würde ein hl. Ignatius auferstellen in unserer Zeit, er würde ebensosehr wie zu seinen Lebzeiten auf die Pflicht der Unterwürfigkeit und Uebereinstimmung gegenüber dem Bischof hinweisen: "Es geziemt euch. an des Bischofs Gesinnung euch anzuschließen. der über euch aufwestellt ist in der Gesinnung Christi."

Es scheint fast notwendig, gewissen Bestrebungen, die auch in katholischen Kreisen auftauchen, die bischösliche Autorität entgegen zu halten. Sat nicht Christus den Aposteln und ihren Nachfolgern gesagt: "Wer euch höret, der höret mich." — "Alles was auf ihr Erden binden werdet, wird auch im Himmel gebunden sein, und alles, was ihr auf Erden löset, wird auch im Himmel gelöset sein." Es kann keine Frage sein, daß die Bischöse mit gesetzgeberischer Gewalt ausgestattet sind, kraft der sie ihre Diözesen zu leiten haben. Wenn wir in der Ersüllung unserer Gehorsamspflicht allzu saumselig sind, bringen wir das Gewissen und das Serz unserer Bischöse in furchtbare Not. Dort, wo man unsern Bischösen Ehrsurcht befundet und schuldige Liebe offenbart, da darf auf keinen Fall der willige Gehorsam mangeln. Der kirchliche, katholische Gehorsam gegen die Nachsolger der Apostel ist sür die Gläubigen eine Gewissenspflicht.

In neuerer Zeit haben die Bischöfe zu verschiedenen Fragen ernste Mahnworte gesprochen. Vor unzulässigen Kommunionkleidern und ungeziemender Frauenkleidung haben sie ebenso gewarnt, wie vor jenem sündigen Fleischeskult, den man heute weit und breit beim Turnen, Vaden und Schwimmen, in rhythmischen Schulen, in der Schmutzliteratur, bei modernen Tänzen, im Kinowesen und im Theater überall beobachtet. "Mehr Gehorsam!" sautet da die Losung, "mehr Gehorsam unsern Vischössen gegenüber!" Wenn auch nicht im einzelnen entschieden werden soll, ob die Bischöse unter der Strafe einer schweren Sünde oder bloß unter seichterer Verpflichtung ihre Anweisungen und

Anordnungen gegeben in den erwähnten Fragen, so liegt zweifelsohne eine bindende Pflicht vor und die Uebertretung der bischöflichen Weissungen wäre Ungehorsam. Der Ungehorsam aber an sich ist sündhaft, denn wer der Autorität sich widersett, widersett sich der Anordnung Gottes, wer sich aber der Anordnung Gottes widersett, zieht sich selbst ie Verdammnis zu." (Röm. 13, 2.) Ewige Verdammnis, das könnte schließlich die Strafe des Ungehorsams gegenüber den bischöflichen Erstassen sein.

Wenn aus dem ganzen Ernst der religiös-sittlichen Lage heraus immer und immer wieder der Epistopat durch seine Anordnungen dem Zerstörungswerf in unserem Bolke entgegengearbeitet, dann sollte der Katholik "mit jenem echt kindlichen Frehmut, der zu allen Zeiten den echten Katholiken ausgezeichnet hat, daran gehen, den katholischen Lebensidealen in seinem eigenen Tun und Lassen und im Leben des ganzen Bolkes die Stelle zu verschaffen, die ihnen gebührt. Er weiß, daß dieser Gehorsam seiner Kirche gegenüber zu gleicher Zeit die größte und segensreichste vaterländische Tat bedeutet, deren er fähig ist." (Um Sitte und Sittlichkeit. S. 48.)

## Engherzig?

8

Eine protestantische Lehrerin abonnierte auf den Rat einer katholischen Rollegin "zur Probe" eine katholische Monatsschrift, bestellte sie aber nach drei Monaten wieder ab und schrieb der Redaktion, sie fände die Zeitschrift zwar ausgezeichnet, aber — da es gleichwertige Zeitschriften protestantischer Richtung gäbe — so fühle sie sich verpflichtet, die se zu unterstützen.

Nein! Eigentlich hat sie vollkommen recht, Ist sie engherzig? und wir Katholiken können von ihr lernen. Es wird selbstwerskändlich feinem verständigen Katholiken einfallen, beispielsweise keine Weihnachtsbücher zu kaufen. bloß weil sein Buchhändler nicht katholisch ist. Aber ebenso selbstverständlich wird er beim katholischen Buchhändler kaufen, wenn er dort ebenso gut bedient wird. Und dafür wird der katholische Buchhändler schon im eigenen Interesse sorgen und nicht nur, wie manche zu glauben scheinen, "ein paar fromme Bücher auf Lager haben," sondern eine angemessene Auswahl guter Bücher aus allen Gebieten des Schrifttums. Er wird auch die guten Bücher nicht= katholischer Herkunft führen und verkaufen, obwohl die großen katholischen Verlagshäuser uns den Weihnachtstisch diesmal so reichlich mit gediegenen Büchern aus allen erdenklichen Gebieten gedeckt haben, daß wir Katholiken beim Einkauf dem Beispiel der protestantischen Lehrerin fröhlich folgen dürfen und auf die Bücher der andern — so schön und gut sie auch wirklich sein mögen — nicht neidisch zu sein brauchen. Wir haben genua ebenso aute!

## Büchertisch

**Wieser Sebastian: Ursan.** Lustige Abenteuer eines Bären. Mit vier farbigen Bildtafeln und 32 Abbildungen im Text von Franz Reinschardt. 112 S. Großoftav. 1929. Halbleinen Mf. 4.20. Val. Hößeling Verlag, München 2 NW. Lämmerstr. 1.

Die Geschichte vom kleinen Bären Ursan, der dem Bärentreiber durchgebrannt ist und nun unter Tieren und Menschen, die ihn für einen leblosen Tedopbären halten, allerlei lustige Abenteuer erlebt, ist ganz dem kindlichen Denken und Fühlen angepaßt, kindlich in der Sprache, kindlich in den entzückenden Illustrationen. Mit freudiger Spannung wird unsere Jugend von etwa 5—12 Jahren die einzelnen Kapitel verschlingen und sich an den herzigen Bildern ersreuen. Wer einmal zu lesen angefangen hat, kann nicht mehr aushören. Alle Eltern und Erzieher seien auf das reizende Buch ausmerksam gemacht, das schon rein äußerlich eine allerliebste Weihnachtsgabe darstellt.

"Das reizende, textlich und illustrativ hochoriginelle Märchenbuch "Ursan" habe ich mit großem Interesse durchgeblättert; der hervorragende Dramatiker Seb. Wieser zeigt sich uns hier von einer ganz neuen Seite; daß er ein so schönes, kindertümliches Märchen schreiben kann, ist mir ein Prüfstein seiner künstlerischen Sendung, denn gerade die echten

Künstler waren zu guter Stunde die besten Märchenerzähler."

Enrica von Handel-Mazzetti.

